**Ernst H. Gombrich.** I sei saggi (mai apparsi in italiano) raccolti da Carocci a cura di Lucio Biasori ripropongono temi molto amati e approfonditi dal grande storico dell'arte

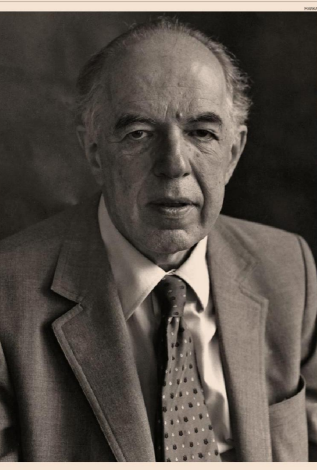
## L'immagine? È una parola

Salvatore Settis

ata la fortuna dei grandi libri di Gombrich (1909-2001), da Arte e illusione alla Storia del-l'arte, e delle raccolte di saggi da lui stesso allestite (tradotte in italiano da Einaudi), può parere che una nuova silloge di testi di questo gigante della storia dell'arte novecentesca sia superflua o fuori tempo. Non è così, e il volume Carocci curato da Lucio Biasiori lo dimostra. I sei saggi qui raccolti, che in italiano non erano mai apparsi, rispecchiano, non solo per il loro arco cronologico (1950-1998), lo spettro di studi che Gombrich nella sua lunga vita perseguì con tenacia ed eleganza insuperate. Il titolo *Imma-*gini e parole è quello del più antico di questi saggi, ma ne riflette solo in parte la ricchezza. Il gioco dei rimandi da un saggio all'altro, ben colto da Biasiori, è infatti esemplificato al meglio nella spola da Il Rinascimento: periodo o movimento? (1974) a Invenzioni orientali e risposta occidentale (1998). Nel primo, l'opzione per un'idea di Rinascimento più come movimento culturale che come epoca storica preparava il terreno (lo nota Biasiori) «a una visione del fenomeno in chiave comparativa»; tema portante del secondo saggio sono i contatti e gli scambi con civiltà extra-europee le cui invenzioni, dalla polvere da sparo alla stampa, incisero profondamente sull'Europa mo-derna. Di lì a qualche anno (2010) un grande antropologo, Jack Goody, avrebbe messo insieme i due filoni tematici nel suo libro Renaissances: the One or the Many? (trad, ital, Rinascimento: uno o molti?, Donzelli). Ouando James Elkins (2009) poneva il ridotto interesse di Gombrich per le arti non europee al primo punto delle sue Ten Reasons why Gombrich is not connected to Art History, stava dunque quanto meno esagerando.

Ma in quel saggio Elkins, con pro-vocatoria deformazione paradossale se non parodistica, intendeva per "storia dell'arte" un campo disciplinare imperniato quasi solo sull'arte contemporanea e sui linguaggi critici degli ultimissimi decenni. Con uno sguardo ben più largo, Gombrich si era riproposto invece di rinnovare la longue durée della storia dell'arte dal suo interno, seminandola di stimoli presi dalla teoria e psicologia della percezione, eppure finalizzati a definire le condizioni di lettura, ma anche di "provabilità" dell'interpretazione in senso propriamente storico. Anche Aby Warburg, fondatore dell'Istituto che Gombrich diresse a lungo, volle rinnovare dall'interno la storia dell'arte, ma ricorrendo a categorie antropologiche, un metodo a cui Gombrich si sentiva sostanzialmente estraneo, come mostra la sua Biografia intellettuale dello stesso Warburg, e più ancora il suo abbandono del progetto di pubblicare gli inediti di Warburg, a co-

Si passa dalla definizione di Rinascimento alla corretta lettura di sculture o incisioni



Grande personaggio Sir Ernst Hans Josef Gombrich (Vienna, 30 marzo 1909 – Londra, 3 novembre 2001), storico dell'arte austriaco naturalizzato britannico

Strana immagine

Una statua di

Ercole con un

zig-zag. Leo

nell'oggetto

araldico dei

corno dogale

Venezia

riconobbe

minciare da Mnemosyne.

1968 in un volume

minciare da *mnemosyne*.

Cuore e quasi sintesi di questo Immagini e parole è il terzo saggio, L'evidenza delle immagini, dove è essenziale il senso dell'inglese evidence (evidenza, ma anche prova, testimonianza fattuale). In queste pagine, comparse nel

sulla teoria e pragetto, del suo punto di vista o delle tica dell'interprecondizioni della visione; e perciò «la parte dell'osservatore», com'egli stesso l'aveva chiamata. viene definita mediante l'analisi di foto naturalistiche, illusioni ottiche, paradossi visuali (in particolare, di Escher). La seconda valva del dittico è polemica-mente mirata sulle procedure esegetiche, in particolare contro quelle ispirate da un preteso Zeitgeist o spirito del tempo, che autorizzerebbe a costruire più o meno astruse interpretazioni senza poi darne prove e verifiche contestuali. La «parte dell'osservatore» diventa qui, quasi insensibilmente, il ruolo dello storico dell'arte: e gli esempi offerti, quasi tutti negativi, si presentano come altret-tante illusioni ottiche da smontare Così è per la celeberrima incisione di Dürer Il cavaliere, la morte e il diavolo (1513), da molti ritenuta una com-

tazione curato dal dantista Charles

Singleton, la vocazione teorica di

Gombrich e la sua ricerca sul campo

si compongono come in dittico. La prima parte è infatti quasi un'ap-

pendice (con qualche accenno auto-

critico) ad Arte e illusione, centrata

sulla variabilità dell'interpretazione

di un'immagine a seconda del sog-

piuta prefigurazione della Riforma

di Lutero di quattro anni dopo: il cavaliere sarebbe dunque l'anima cristiana che sconfigge il diavolo e la morte. E se invece, scrive Gombrich, il cavaliere stesse ascoltando i moniti della Morte che gli mostra la clessidra, ossia il trascorrere del tempo? Qui sì che c'è una prova contestuale, l'incisione *La morte e il soldato* dello stesso Dürer (1510), dove pure la Morte presenta una clessidra al soldato; ma l'interpretazione non fa dubbio, perché l'immagine è accompagnata da un testo in versi, forse dello stesso Dürer: «Contro la morte del corpo non c'è aiuto/, perciò adorate Dio ogni minuto /perché prima o poi la morte/ a ogni uomo tocca in sorte...». In questo e negli altri esempi Gombrich sottolinea un principio esegetico allora ed oggi essenziale, la priorità del contesto per l'interpretazione storica.

Contesto contro Zeitgeist: un altro esempio, specialmente gustoso, è un bronzetto di Ercole, che un «eminente storico dell'arte» attribuì a uno scultore di Norimberga, Peter Vischer il Vecchio (inizi sec. XVI), proponendo una tortuosa spiegazione per il «curioso arnese a zig-zag» a cui Ercole si appoggia. Interpretazione che dovette esser corretta quando Leo Planiscig identificò nell'arnese a zig-zag l'emblema araldico dei Gradenigo di Venezia, sormontato peraltro, in questo come in altri bronzetti della serie, da un corno dogale. Uno scultore veneziano e non tedesco, dunque, e una datazione di cen-t'anni più tarda. Ma chi era l'«eminente storico dell'arte» qui messo alla berlina? Gombrich non ne dà il nome, pur citando la rivista dove il suo articolo fu pubblicato, e il curatore ha preferito «rispettare questa scelta di Gombrich». Inutil precauzione: si sa benissimo che si tratta di Rudolf Berliner (1886-1967), allievo a Vienna di Max Dvořák ed emigrato in America dopo un internamento a Dachau. Ma perché Gombrich preferì non nominarlo se nello stesso testo cita per no-me una decina di storici dell'arte di cui contesta tesi e idee? Nella prefazione a una raccolta di scritti di Berliner (The Freedom of Medieval Art, 2003) Robert Suckale offre la chiave di lettura: «La sua posizione rispetto alla scuola di Vienna – egli scrive è chiarita dal fatto che fu amico di Hans Tietze e Kurt Rathe, mentre fu sempre in violento contrasto con Ernst Gombrich; menziona spesso Dvořák, Schlosser e Riegl (pur prendendone qualche volta le distanze), mai Strzygowski e Sedlmayr». Se Gombrich tace il nome di un antico avversario (che peraltro era morto l'anno prima) non sarà per questo? E non sarà per questo se, qualche pagina dopo, egli dà come esempio di *petitio principii* la lettura dell'*Apocalisse* di Dürer proposta da Dvořák, «convinto che nel 1498 lo Zeitgeist fosse già impregnato di Riforma»? È una delle domande con cui ci lascia questo libro, che nel suo stesso impianto (anche nelle omissioni) contribuisce a una biografia intellettuale di Gombrich che serva per il nostro tempo.

© RIPRODUZIONE RISERVATA

IMMAGINI E PAROLE Ernst H. Gombrich a cura di Lucio Biasiori, Carocci, Roma, pagg. 222, € 24

